
 

 

 
 نامۀ تاریخ اسلام نامه علمی ا پژوهشی پژوهش فصل

 139۶ساال هفتم، شماره بیست و ششم، تابستان 
 25 - 5صفحات 

 

 

 ت فاطمیانهای اسماعیلی در دوره خلاف آموزی در آموزه علم و علم

 1احمد بادکوبه هزاوه
 2محمد عبدالملکی

 چکیده
در افریقیه،، اندیشه، اسهماعیبی بهرای تده ل در       297با اعلان خلافت فاطمی در سال 

های کلامی، فقهی، عبمی، سیاسی و کش رداری، بستر مناسب و جدیهدی یافهت     عرص،
ت اند به،   فاطمیان میهای اسماعیبی در دوره اقتدار سیاسی  بررسی مفاهیم بنیادی آم زه

آم زی  تد لات فرهنگی این سبسب، یاری رساند  مفه م عبم و مبانی عبم  شناخت عمیق
از جمب، مفاهیم بنیادین فاطمیان است  اسماعیبیان ضمن بزرگداشت مقام عبم و جایگاه 

ک شد تا  دانستند  این مقال، می عالمان، فراگیری عب م مختبف را از ضروریات مذهبی می
بررسی تاریخی و مدت ایی، ارتباط میان عناصر مختبف مذهب، از امامان تها سهازمان    با

ک، تشهریح   آم زی نشان دهد  ضمن آن دع ت و داعیان اسماعیبی را با مبانی عبم و عبم
مفه م و ماهیت عبم از منظر اسماعیبی، و پی ند میان عبم و شهریعت در ایهن مهذهب از    

 ت دیگر دستاوردهای این پژوهش اس

شناسی اسماعیبی،، عبم در اسماعیبی،، مبانی فکری  آم زش در اسلام، جهان ها: واژه کلید
 فاطمیان 

                                                        
 Hazaveh@ut.ac.ir. دانشیار گروه تاریخ و تمدن ملل اسلامی دانشگاه تهران )نویسنده مسئول(. 1

 Mohamadtarikh86@yahoo.com. دانشجوی دکتری تاریخ و تمدن ملل اسلامی دانشگاه تهران. 2

 29/0۶/9۶پذیرش:    22/3/9۶دریافت: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             1 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

۶ 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

 مقدمه

هاای گونااگون فقهای، سیاسای، اجتمااعی، کلامای و        عقاید فاطمیان شاامل حاوزه  

شناختی است. شناخت ماهیت علم از منظر اسماعیلیه پیوند استواری باا مباحاث    جهان

نظر اسماعیلیان، هدف کلای نظاام عاالم تبادیل عقال        ذهب دارد. ازشناسی این م جهان

بالقوه به عقل بالفعل حقیقی و در نهایت تبدیل آن به عقل کل )خدا( است. در نگارش  

متفکران این مذهب، کمال امری اکتسابی است نه طبیعی. نخست بایاد از راه تربیات و   

)کرمانی، راحه  الهی به دست آید تعلیم نفس، سپس از راه به وجود آوردن علم به امور

(. عقل جزئی در هفات مرتباه،   80، 79، 73، 59  همو، الریاض، 83، 74، 33، 15العقل، 

کند و در طی مسیر و منازل خود برای رسیدن به عقال   تکامل معنوی خویش را طی می

شود و در هر دور، یکای از قاوای عقال را دریافات      کل بر علم و دانش وی افزوده می

کند. این قوا شامل: دهر، حق، سرور، برهان، حیات، کمال و غیبه است )سجساتانی،   می

(. غیبه نهایت عقل و کمال علم و معرفت است. در واقع فلسفه تاریخ و 41-43الینابیع، 

تکامل آن از نظر اسماعیلیه، افزایش معارف جدید و کسب علام در هار دوره تااریخی    

 (.434است )نک: راحه العقل، 

عیلیان به اصطلاح امروزین دارای فلسفه تاریخ خاص خود بودند که التقاطی از اسما

بود. از نظر آنان، زمان عبارت است از  عقاید اسلامی، یونانی، مسیحی، یهودی و گنوسی

پیشرفت تدریجی ادوار هفتگانه که برای هر دور آن آغاز و پایان معینی وجود دارد. هر 

رساد. نااطق هرگاز باه      شود و با قیام قائمی به پایان می یدوری با پیامبری ناطق آغاز م

کند، بلکه همواره پشتیبانی خاموش و صامت دارد که اصال و اسااس    تنهایی ظهور نمی

اند که  شریعت و قوام دین اوست. این دو، یعنی ناطق و صامت، دو حد سفلی جسمانی

علوی روحانی یعنی سابق ازای دو حد  خداوند آنان را خلق کرده تا در روی زمین ما به

(. فلساافه تااریخ اسااماعیلیه در  181-193و تاالی باشاند )سجسااتانی، اثباات النباوات،     

شود. در ایان فلسافه، انساان      چگونگی پیوستن انسان به خدا در مسیر زمان خلاصه می

غایت آفرینش و رسیدن به عقل کل و معرفت، غایت انسان در تاریخ است. در نگارش  

ها  ها و در نهایت حرکت تاریخ و تحول تمدن ترین عامل حرکت انسان این مذهب، مهم

تر  پس جهد کنید ... اندر طلب کردن علم تا بدان به خدای نزدیک»علم و معرفت است. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             2 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

7 

 (.7)ناصر خسرو، وجه دین، « شوید

صورت و بیان متمایزی باه   28۶های فکری و تعالیم اساسی اسماعیلیه تا سال  سنت

اعتقااد رسامی در   »ه بعدها در دوره فاطمیان تحول و تکامال یافات.   خود گرفته بود ک

شد: ظاهر و باطن. ظاهر شامل شکل  خلافت فاطمیان اسماعیلی از دو بخش تشکیل می

کارانه اسلام از جمله فقه، احادیث، اخباار، اساناد، قارآن و تفسایر آن و داناش       محافظه

. تأویال شاامل   1شاد:  تقسایم مای   های گوناگون مذهبی بود. باطن نیز به دو بخش فرقه

تفسیر استعاری قرآن، احادیث و دستورات مذهبی به منظور اثبات عقاید اسماعیلیان در 

هاای   . حقایق شامل علومی نظیر نجوم، فیزیک و هماه رشاته  2شناختی   امامت و جهان

تاریخ طبیعی، مذهب، منطق و تناسب میان جهان و ارگانیزم بشر، فلسفه فای  مساائل   

ی روحانی، فلسفه مذهبی بود. این بخش برای همراه کردن علم و فلسفه با مذهب زندگ

 (.42)استرویوا، « بود

هایی که از طریق الهام رباانی   اسماعیلیان بر اعتبار و ارزشمندی همه علوم و حکمت

  المعاارفی  کنند. نظام علمی آنان سطحی و دائره شود تأکید می یا تفکر انسانی حاصل می

بینی ترکیبی است که مختص سنتی به تنهایی  که کوششی در راستای یک جهاننیست، بل

برداری کنند.  داد تا از میراث علمی آن زمان بهره نباشد. این رهیافت به اسماعیلیان اجازه 

را متعلق به دیدگاه  -خواه وحیانی و خواه فلسفی  -اسماعیلیان علم و دانش گذشتگان 

های مُنزَل  ها و نوشته دانستند. منابع آنها شامل همه کتاب یشمول اسلام م فراگیر و جهان

های الهامی  و آسمانی، کتب طبیعت، آثار فلسفی و علمی فیلسوفان و فرزانگان و اندیشه

حمیدالادین کرماانی کاه    « الریاض»مطالب اصلی کتاب  1ای بود. و شهودی نفوس زکیه

از: نفاس )کرماانی، الریااض،    یکی از کتب عقیدتی مهم اسماعیلیان است عبارت است 

( و اینکه آیا نفس انساان جزئای یاا    45(، هیولای اولی )همو، 38(، عقل اول )همو، 25

شاود    اثری از نفس کلی است یا نه، و به چه لحاظ انسان ثمره این جهان شامرده مای  

                                                        
گسترده پاره ای از عقاید مذهبی اسماعیلیه با مبانی و مقبولات خاص فلسفی به گونه ای است  . رابطه عمیق و1

که بعضی از پژوهشگران معاصر اسماعیلی به این نتیجه رسیده اند که اسماعیلیان در آغاز یکی از فرق معتدل 
  نک به: تامر، تاریخ شیعی بودند که در سیر زمان به صورت حرکت عقلی و با آرای خاص فلسفی ظاهر شدند

 . 14الإسماعیلیه، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             3 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

8 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

که مبانی عقیادتی ماذهبی خااص     (. پر واضح است که این مسائل پیش از آن55)همو، 

 است. ئل مهم علمی و فلسفی آن زمان بودهباشد، مسا

توجهی نسبی باه   ویژه علوم عقلی را شاید از بی توجه عقیدتی اسماعیلیان به علوم به

های مختلف علوم نقلی نیز درک نمود. اسماعیلیان کوشش چشامگیری در بساط    حوزه

حدیث، های  علوم نقلی نداشتند و شاید بتوان علت اصلی عدم ارائه آثار جدی در حوزه

ها نسبت به اماام و   تفسیر، قرائت قرآن و تاریخ را این دانست که با توجه به دیدگاه آن

دانستند و معتقاد بودناد اماام یگاناه      هایی نیازمند نمی وظیفه آن، خود را به چنین تلاش

های علوم  مفسر شایسته این صحنه است. داعیان و علمای فاطمی آثار بسیاری در زمینه

باطنی و علم تأویل تألیف کردند، ولی اسماعیلیان فاطمی به علم تفسیر  ظاهری و علوم

کردناد. باه    گونه توجهی نداشتند و در آن زمینه تنها به تعالیم امامان خود اکتفا مای  هیچ

نامیدند و نص کتاب الهی را قرآن  ها امام اسماعیلی را قرآن ناطق نیز می همین سبب آن

(. به علل مشابه، توجه اسماعیلیان 25دعائم الاسلام،  خواندند )قاضی نعمان، صامت می

ها در این زمینه به تعالیم و اقاوال امامانشاان    فاطمی به علم حدیث نیز محدود بود و آن

 کردند  در هر صورت آناان باه احادیاث نباوی و روایاات منقاول از اماماان         بسنده می

ند و بسیاری از این احادیاث  نهاد قبلی خود، خاصه امام جعفر صادق )ع( ارج بسیار می

آوری  الأخباار جماع   و اخبار توسط قاضی نعمان، خاصاه در دو کتااب دعاائم و شارح    

 گردیده است.

 مفهوم و ماهیت علم از منظر اسماعیلیان

علم، در فرهنگ و تمدن اسلامی مفهومی وسیع و گااه متناوع دارد. ایان وساعت و     

نمایاند. علم از منظر فقهاا   ن اسلام میتنوع، خود را در فرق و مذاهب مختلف پهنه جها

متفاوت از علمی است که عرفا بدان معتقدند. همچنان که مفهوم علم از منظار فلاسافه   

با ایان حاال در قارون میاناه تمادن اسالامی،        1چهارچوب متفاوتی با این هر دو دارد.

ه آماال  هایی پیدا شدند که معتقد بودند که علم، وسایله تحقیاق بارای دساتیابی با      فرقه

(. 38سیاسی و دینی است. بهترین گواه این سخن، معتزله و اسماعیلیه بودند )عطاااا،،  

                                                        
 . نک به: روزنتال، دانش پیروزمند. تمام این کتاب مروری بر تاریخ مفهوم علم در قرون میانه اسلامی دارد.1

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             4 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

9 

های جهان اسلام داشاتند. کایش    اسماعیلیه از این منظر تفاوتی بنیادی با دیگر حکومت

اسماعیلی تنها ادعای سااده واحادی در بااب امامات نباود، بلکاه در نظار بسایاری از         

سا جدیدی برای نگرش جهان و بیان و توضیح نقش و مقام انسان گروندگان آن، راه اسا

در آن بود. این خود مسأله جالبی است که چرا یک دعاوت شابه سیاساین انقلابای باه      

بایسات دریافات جدیادی از چگاونگی برخاورد       پیشوایی و رهبری جامعه اسلامی می

ر قاول کرماانی،   حقیقت دینی با حقیقت علمی را نیز وجهه همت خود قرار دهد. بنا با 

پردازان بزرگ اسماعیلی، تحصایل علام، شاناخت نظاام عاالم طبیعات و        یکی از نظریه

گیرد. این جنبه در بالاترین ساطح   بر می مابعدالطبیعیه را، یعنی علم به این امور را نیز در

شاود )واکار،    با شاناخت و درک کامال وحادانیّت خداوناد، یعنای توحیاد، آغااز مای        

(  بنابراین فراگیری 94-95تفکر اسماعیلیه در دوره الحاکم بامرا،،  حمیدالدین کرمانی 

علوم طبیعی و متافیزیک در مذهب اسماعیلیه امری دینی بلکه از ضروریات این مذهب 

است. از نظر کرمانی خداوند را باید با علم و نیز با عمل، خدمت و پرستش کرد. علام  

باشد، و در عین حال، این چنین علمی وابستگی حدّ امکان جامع  در این معنا باید تا سر

نزدیک به دسترسی داشتن به منبع خاص اطلاعات دارد. و نیز ایان علام، هام خااص     

است و هم عام، و مواد علم نظری و همچنین علم تنزیل و قوانین آن و کتاب مقدس را 

افعال باه   گیرد. رسیدن به علم کامل همان اندازه اساسی است که اعمال نیک و در برمی

تر هم باشد، زیرا عبادتی است در  موقعن عبادی اساسی است، و شاید نیل به علم اساسی

ذات و به ذات خود، و سبب نهایی رستگاری نفس و روح انسانی خواهد بود. باه ایان   

ترتیب واضح است که انسان باید علمی را که مربوط به عبادت علمی است بجوید و به 

(. از نظر وی، عبادت علمی همان علم بااطن اسات، یعنای    93-94دست آورد )همان، 

شود، و در نهایت امر از پیامبران و اماماان،   علمی که منحصرا از سوی دعوت منتقل می

های  گیرد. این علم، چنانکه پیداست، در دسترس انسان نه منبع و مرجع دیگر، نشأت می

زیدی، که صرف نظر از این  معمولی، حتّی کسانی چون محمد بن زکریای رازی یا امام

موارد، استعدادهای قوی عقلی و فکری مسلّم دارند، نیست. با وجود این، چنین دانشی 

که متضمّن علم و دانش به واقعیت حقیقی اشیاا اسات، جنباه علمای دارد     از جهت آن

کناد کاه خادا علاومی را در وی      (. مؤلف مجالس المستنصریه دعاا مای  8۶-87)همان، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             5 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

10 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

(. آیاا از ایان ساخن او چناین     51در آخرت وی مفید واقع شود )الشیرازی، بیفزاید که 

شود که مراد اسماعیلیه از علم تنها علومی است که به کار آخرت بیاید  آیاا   مستفاد می

علومی که به کار دنیا بیاید مورد توجه اسماعیلیان نبوده اسات  طبیعتاا علاوم مفیاد از     

بود، زیرا طبیعت کار و توجّه داعیان و دانشامندان  منظر اسماعیلیه منحصرا علوم دینی ن

دهنده مجاز و مفید باودن هماه علاوم متناوع      مورد حمایت اسماعیلیان به وضوح نشان

است. بنابراین از منظر اسماعیلیه علوم عقلی نیز که بخشی از آن بارای زنادگی دنیاوی    

ز به نمایش بگاذارد  تواند قدرت، جبروت و زیبایی خالق مطلق را نی بشر مفید است، می

و به طور کلی موجبات سعادت اخروی را نیاز فاراهم آورد. در جاای دیگاری از ایان      

سبحانک لا علم لنا إلّا ما علمتنا، فهذه اثبات »کتاب )المجالس المستنصریه( آمده است  

 (. بنابراین تمامی10۶)همان، « بعد نفی، فنفوا عن أنفسهم کل العلم إلا ما علمهم ا، إیاه

هاای مختلاف    آموزد و طبیعتا همه علوم در شاخه ها می علوم را خداوند بزرگ به انسان

تواناد   که هم برای بشر مفید است و هم منتج به شناخت عظمت باریتعالی است، می آن

مورد بررسی قرار بگیرد. از نظر اسماعیلیه علم و دین تعریفای مشاترک دارناد و میاان     

( و آموختن علام و  ۶3ود ندارد )ناصرخسرو، وجه دین، گونه ناسازگاری وج ها هیچ آن

 (.105پذیری نیز مفاهیمی مشترک دارند )همو، جامع الحکمتین،  طاعت

 پل واکر با توجه به گستردگی مفهوم علم نزد اسماعیلیه معتقد است:

های اصول معارف دینی و اعتقادی خاود   حال که مسلمانانن متعارف سرچشمه در آن»

هاا و   حصرا در یک کتاب مقدسّ واحد که قرآن باود، و در آنچاه از گفتاه   را صرفا و من

هاا بااز    کردناد و در آن  های پیامبر که ضبط شده و باقی ماناده باود، جساتجو مای     کرده

تری از اصول را خواهان بودند. بارای آناان، آنچاه     یافتند، اسماعیلیان مجموعه کامل می

ستی همه چیزهای دیگر را هم تبیاین کناد. باه    کرد بای دین و ایمان را توجیه و تبیین می

بایسات در بار دارناده     سازد، می عقیده آنان، واقعیت عقلانی برینی که قرآن منعکس می

های دانش متعلّق بدان و  حقیقتی چنان شامل و فراگیر باشد که همه چیزها و همه شاخه

ها  که تنها انساندر تحت آن باشد. در این کل، شریعت مُنزَل، تنها عنصر کوچکی است 

که ارزشی متعالی که ایان شاریعت مانعکس     شود. حال آن و جامعه انسانی را شامل می

)واکر، ابویعقوب سجستانی  « تری از موجودات باشد سازد باید مربوط به طبقه وسیع می

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             6 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

11 

 (.48-49متفکر و داعی اسماعیلی، 

از داناش کاه جواماع    انگیازی   توانند بپذیرند که علم و تراکم شگفت اسماعیلیان نمی

ها و بدون استعانت  اند به وسیله خود انسان انسانی درباره آنچه در جهان است اندوخته

هاای   هاا و روش  خداوند فراهم آمده باشد. به اعتقاد آنان این خداوند است کاه باه راه  

مختلف وحی، به آدمیان تعلیم داده است که چگونه این کار را انجام دهند. اساماعیلیان  

ورزیدند که علم به حقیقت به تمامی در شخص امام به ودیعه گذاشاته شاده    ار میاصر

گیارد کاه    ورزیدند که علم به حقیقت از عقل سلیم نشاأت مای   است، و معتزله ابرام می

جزئی از عقل و خرد آدمی است، و لذا همه بدان دسترسی دارناد. هادف اساماعیلیان،    

ها و شیوه استدلال صاوری آن در یاک    لمترکیب کامل همه دانش، همه و هر یک از ع

واقع، معادل و برابر با واقعیات دینای    حقیقت معتبر جهانین مشترک بود، حقیقتی که، در

به بعد(. در نیمه دوم قارن ساوّم،    143جاری از منابع الهی است )کرمانی، راحه العقل، 

وری جدیاد از  یعنی هنگامی که انتقال علوم بیگانه، یعنی علاوم یوناانی، مفهاوم و تصا    

حقیقت کلی و جهانی بر دانش مسلمانان افزود، مؤلفان اساماعیلی آماادگی پاذیرش و    

سازواری با آن را داشتند. آنان مشتاقانه علم یونانی را پذیرا شدند، آن را مطالعه کردند، 

کاه گاویی از آغااز     در آن استادی یافتند، و آن را جزئی از دانش خود سااختند، چناان  

گرایای و   ق داشته است. این در حالی بود که مسلمانان دیگار، نخسات عقال   ها تعل بدان

کردند، نویسندگان اسماعیلی به  سپس علوم فلسفی را تهدیدی برای خویش احساس می

آسانی این هر دو را به کار گرفتند، و اعلام داشتند که وحی دینی تنهاا مانعکس کنناده    

کننده کل دانش، دانش هماه چیزهاا و    ای از دانش نیست، بلکه منعکس قلمرو جداگانه

  کرمانی، راحاه  4۶9  همو، زادالمسافرین، ۶3موجودات است )ناصرخسرو، وجه دین، 

الیمن، از کیفیت و  از ابن حوشب منصور« العالم و الغلام»به بعد(. در کتاب  195العقل، 

دگی  دانش دارد  دانش یعنی زن ماهیت علم مورد نظر اسماعیلیان تا حدودی پرده بر می

آموختن یعنی زنده شدن از مرگ جهل و نادانی  دانش، اماانتی اسات کاه خداوناد باه      

انسان سپرده است، و انسان نباید از روی خودخواهی آن را فقط برای خود بخواهاد و  

برای خود نگهدارد، بلکه باید آن را به دیگران منتقل سازد. تعلیم و تعلّم یک وظیفاه و  

انسانی که از طریق آموختن، از نظر روحی رساتاخیز یافتاه و باه    مأموریت الهی است. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             7 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

12 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

اش را نیز از مردگی جهل باه زنادگی بااز     علم زنده شده است، وظیفه دارد که همسایه

آرد. داستان عاِلم و غلام )معلم و شاگرد( به خوبی احترام و اهمیتی را که اساماعیلیان،  

دهد  در حقیقت در کیش  اند نشان می ودهاز همان آغاز دعوت، برای علم و تعلیم قائل ب

(. همین پیوستگی دین ۶9اسماعیلی، دین و دانش از یکدیگر جدا نیستند )ابن حوشب، 

و دانش و همسو بودن این دو با هم در پیشبرد فضای علمی و آموزشی قلمرو فاطمیان 

شار  ویژه مصر نقشی بسزا ایفاا کارد. داعیاان همچناان کاه ماذهب اساماعیلی را منت        به

کردند، خردهای خاموش را برای فراگیری علومی که باا عقال و تفکّار سار و کاار       می

 کردند. داشتند، آماده می

کند، مفهاوم و تصاوری    عنوان کلید اصلی تفکرّ معرفی می ای که سجستانی به اندیشه

هاای خاود را بادین ناام یعنای       دارد و حتّی یکی از کتاب« سرچشمه»است که وی از 

ها داناش   ها منابعی هستند که از آن ها( تألیف کرده است. سرچشمه سرچشمه« )الینابیع»

ریازد. از نظار وی، خداوناد باه      کند و بر جامعه انسانی و افراد آن فارو مای   فیضان می

دهد، زیرا وی از پیش سااختار موجاودی را،    های آنی پاسخ نمی ها و خواست خواهش

برقرار ساخته است. این ساختار از پیش حدودی ربانی که نظم و نسق عالم با آن است، 

ها و مشکلات افراد را پاسخگو باشاد  سرچشامه و منباع     موجود است که باید پرسش

ها و علوم، چه علوم الهی و چه غیر آن، در این سااختار اسات. اگار چناین      همه دانش

شکلی و آشوب محا  باود.    داشت و دریافتنی نبود، بلکه بی بود، جهان نظمی نمی نمی

های یقین، اثرات مبهم خیال و وهم نیست، بلکاه واقعیاات صُالب     ه این ترتیب، اصلب

(. چهار سرچشمه حقیقت یا دانش 140قواعد و قوانین علمی است )سجستانی، الینابیع، 

مورد نظر سجستانی که مورد پذیرش اسماعیلیان نیز بود، عبارت بودند از  عقل، نفاس،  

افلاطونیان که آن را باه   هار سرچشمه، عقل حتّی برای نوپیامبر ناطق، وصیّ او. از این چ

ترین مفاهیم باود. در زباان    عنوان یک اصل فلسفی پذیرفته بودند، مجرّدترین و انتزاعی

شود، و این اصاطلاح بیشاتر    خوانده می« سابق»اصطلاحی دقیق اسماعیلیان، عقل بیشتر 

س نیز مانند عقل نامی دارد کاه هام   دهد، نه چیستی آن را. نف تقدّم مرتبه آن را نشان می

کند که چیست، و هم ممکن است باا مفااهیم دیگار نفاس مشاتبه شاود  نفاس         القا می

شود تا ارتباط نزدیک آن را با عقل باه عناوان ساابق معلاوم      خوانده می« تالی»همچنین 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             8 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

13 

شود که وحای   گرداند. پیامبر سخنگو که ترجمه ناطق عربی است، به پیامبری اطلاق می

ها،  کند. نقش اخیر، در نظام اصل هی را به صورت شفاهی، نه به صورت کتبی، بیان میال

رسماً بر عهده وصیّ ناطق یا اساس است. اوست که مسائولیت باه وجاود آوردن یاک     

تعلیم تبیینی را برای توضیح شریعت مکتوب بر عهده دارد. این چهار اصال هام مباانی    

 (.135)همو،  دهد دین و هم مبانی علم را تشکیل می

بود « علوم آل بیت»شد  اصطلاح دیگری که در ادبیات علمی فاطمیان به کار برده می

های درسی الأزهر بود که شاامل  علام    های علمی فاطمیان در برنامه که یکی از سیاست

« آل بیات »(. توجه به علاومن  55شد )عنان،  لغت، طب، ریاضیات، منطق و فلسفه و... می

آموزشی دوره فاطمیان مجددا به پیوستگی و همسو بودن علم و دین  در مراکز علمی و

ورزد. نامیدن علومی نظیر طب، ریاضایات و فلسافه و... باه     در نزد اسماعیلیه تأکید می

، به نوعی تغییر خاستگاه یونانی آن باه خاساتگاه ماذهبی در نازد     «آل بیت»عنوان علوم 

ت جامعه آن روزگار را در نگرش ماذهبی  تواند باشد. این مسأله حساسی اسماعیلیان می

 دهد. )و نه بیگانه( به جهان و از جمله علوم مختلف نشان می

 پیوند علم و شریعت در مذهب اسماعیلیه

 کاه از نظار    جایگاه علم در نزد شیعیان )به معناای اعام آن( بسایار باالا باود. چناان      

 ان جانشاین پیاامبر و رهبار    آنان یکی از صفات لازم امام اَعلمیت او بود. اماام باه عناو   

 بایست پاسخگوی مسائلی باشد که برای مؤمناان ممکان باود در هار زماانی       جامعه می

 پیدا شود. مطابق روایت مشهور نبوی، امام نخساتِ شایعیان همچاون دری )بااب( بار      

 العلم و علی بابها(. داناش پیاامبر نیاز پاس از علای       بود )أنا مدینه شهر دانش پیامبر

 باه صاورت ماوروثی در فرزنادان خااص او کاه هماان اماماان شایعه           لببن ابیطا

باشند، ادامه یافت. از نظر فاطمیان امام قرآن ناطق و تنها مرجع تأویل اصاول و احکاام   

 بایسات از طریاق اماام و از راه تعلایم او خادا را بشناساند.        شریعت بود و مؤمنان مای 

منان شناختن وی باود و اگار کسای    امامی که در هر روزگاری وجود داشت. وظیفه مؤ

که امام زمان خود را بشناسد، بنا بر یک روایت شیعی همانناد کسای    مرد پیش از آن می

بود که در جهالت درگذشته باشد و جای جاهل البته در جهنم قرار داشت. پس تنها راه 

 رستگاری، دستیابی به امام بود تا از طریق علم او فارد باه شاناخت خادا و رساتگاری     

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             9 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

14 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

بدین ترتیب علم برابر بود با دانش دینی و یگانه راه دستیابی به آن نیز شاخص   1برسد.

(. از نظر اساماعیلیه  29  الشیرازی، 147امام بود )قاضی نعمان، المجالس و المسایرات، 

گذارند معارف دینی یا شریعت است  از  ها می علم و دانشی که پیامبران در اختیار انسان

مذهب قبول شریعت و دین )دین حق= دین اساماعیلی( باا آماوختن    همین رو در این 

(. با این تفکار، اساماعیلیان   402علم و معرفت برابر است )ناصرخسرو، زادالمسافرین، 

 نویسد: الحکمتین می طوری که ناصرخسرو در جامع اند  به به جمع دین و فلسفه پرداخته

کاه آن از   -با علام آفارینش   - القدس است که آن از نتایج روح -علم دین حق را »

که فیلسوف مر این علمالقبان را باه   جمع توانست کردن، از بهر آن -علایق فلسفه است

منزلت ستوران انگاشت، و دین اسلام را از جهل ایشان خوار گرفت، و ایان علمالقباان   

)هماو، جاامع   « مر فیلسوف را کافر گفتند، تا نه دین حق ماند بدین زمین و ناه فلسافه  

 (.1۶الحکمتین، 

گوناه   ها هایچ  بنابراین از نظر اسماعیلیه عقل و دین تعریف مشترکی دارند و میان آن

پذیری نیز مفاهیمی مشترک دارند )همو،  ناسازگاری وجود ندارد. آموختن علم و طاعت

(. 149کنند )مسکوب،  ها را راهنمایی می (  و پیامبران نیز از راه عقل انسان۶3وجه دین، 

نسان آن دانش و معارف را کسب کند، هم عالم )عاقل( گشته و هم طاعت خدا را اگر ا

( و عقل، نقشای دینای دارد و هار    105الحکمتین،  است )ناصرخسرو، جامع به جا آورده

پاذیر اسات    گاذرد از گاذرگاه دیان امکاان     راهی که از عالم حسی به عالم علاوی مای  

 (.139)مسکوب، 

شااد. در ایاان  مراتاب دعااوت انجااام مای   سلسااله انتقاال علاام بااه مؤمناان از طریااق  

ای کاه از   ای داشت و بنا بار اجاازه   مراتب هر فردی به فراخور خود از علم بهره سلسله

داد.  تار قارار مای    کرد، بخشی از علم خود را در اختیار مراتب پاایین  مافوق دریافت می

آورناد،   فاطمیان که موفق شدند نمونه عینی بارای حکومات شایعی اساماعیلی فاراهم     

گونه که  اندیشیدند. پس همان بایست به طور عملی نیز برای تعلیم و تعلم طرحی می می

معتقد بودند شریعت دارای ظاهر و باطنی بود، تعلیم را نیز بار هماین دو ناوع اساتوار     

                                                        
، بارای نموناه ر.ک: المؤیاد فای الادین،      «من مات و لم یعرف امام زمانه، مات میته جاهلیه و جاهل فی النار. »1

 119/ 1 المجالس المؤیدیه،

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            10 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

15 

شاد    ساختند. تعلیم علوم ظاهری و تعلیم معانی بااطنی. نخساتین شاامل همگاان مای     

شد فقط باه اساماعیلیان    ی. اما علم دوم که حکمت خوانده میاسماعیلی و غیر اسماعیل

رفات )قاضای نعماان،     اختصاص داشت و فضل تعلیم آن مساوی با نماز به شامار مای  

 (.224مجالس و المسایرات، 

کمتر حکومتی همچون فاطمیان، یکی از وجوه مشروعیت خود را بر تفسیری خاص 

لزم ذهن جستجوگر و استدلالی و فلسافی  از جهان بنا نهاده است. این تلقّی خاص مست

ای در اعتبار  جایگاه ویژه« علم آموزی»و « علم»داعیان و پیروان اسماعیلی بود. بنابراین 

فاطمیان از ابتدای حکومت در مصر، همزمان با تثبیت » 1بخشی مذهب اسماعیلیه یافت.

های  که یکی از پایه های علمی و فرهنگی پرداختند  زیرا افزون بر این قدرت، به فعالیت

اساسی استمرار قدرت و اقتدار، علم و تقویت فرهنگ عماومی باا رویکاردی عالماناه     

بویه(  عباس و آل است، برای جلوگیری از انفعال در برابر دو رقیب سیاسی و علمی )بنی

« کردناد  باید استقلال علمی و متکای باه فرهناگ غنای باومی خاویش را تقویات مای        

هاای   موضوع دروازه« المقالید»جستانی در قسمت مهمی از کتاب (. س25احمدی،  )جان

کشد و به بررسی این اندیشه کاه بهشات دقیقاا هشات دروازه دارد      بهشت را پیش می

گونه تبیین شده است: دروازه نخسات،   پردازد. هشت دروازه، در نگاه سجستانی این می

وم، شاناخت دنیاای   توان آن را علم طاب خواناد  د   شناخت بدن جسمانی است که می

مرکبات است  سوم، شناخت احکامی است که بارای جسام ضاروری اسات. چهاارم،      

است. پانجم، شاناخت    های آسمانی است که بر پیامبران پیشین نازل شده شناخت کتاب

است. ششام،   قوانین و تعلیماتی که از سوی کسانی که حجّت پیامبری دارند صادر شده

کاه   های گذشته الزامای باوده اسات، و ایان چناان      تشناخت شرایعی است که برای ملّ

اش بررسی تاریخ است. هفتم، شناخت جهان روحانی و ناوع حادودی    پیداست، لازمه

است که در آن وجود دارد. دروازه هشتم، شناخت وحدانیت و یکتایی مح  خداوناد  

هاا از او. در نظار سجساتانی،     است به روش نفی و سالب هماه صافات و محادودیت    
                                                        

. برای آشنایی با عقاید نوافلاطونی اسماعیلیان که شبیه نظریات علمی دانشمندان آن زمان بود رک به: کرماانی،  1
-94  ناصر خسرو، جامع الحکمتین، 147  همو، تحفه المستجیبین، 195-202  108-115  59-۶7راحه العقل، 

 ۶4و  54-5۶  همو، زاد المسافرین، 220-218  90

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            11 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

1۶ 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

ی، یک فضیلت و کمال فکری و عقلی و پاداش دانش است و مرتبه هر فرد در رستگار

زندگی به میزان سهم او از هستی عقلانی بستگی دارد و این نسبت به مقدار دانشی کاه  

شود. تن و دنیای مبتنی بر ادراکات حس، سدّ راه و باه   شخص کسب کرده محاسبه می

که بهشات در   سجستانی برای اثبات آن تعویق افکننده تحصیل این هستی عقلانی است.

یک، نماد مقولات مختلف تحصایل   به های آن را، یک بر دارنده همه دانش است، دروازه

ریزی کند و بر آن تأکیاد نهاد کاه     ای طرح دهد. مقصود وی آن است که برنامه قرار می

دخول در بهشت و سرزمین سعادت ابدی متکی و وابساته باه کساب هار چاه بیشاتر       

ها و علوم مختلف به تعداد ممکن و تا سر حدّ امکان است. مقام نفس در بهشت،  دانش

تر، معنایش رسایدن   تر و وسیع وابسته به درجه دانشی است که دارد  داشتن دانش بیش

کناد   تار را اقتضاا مای    تار و مقاام پاایین    تر است  همچنان کاه داناش کام    به مرتبه رفیع

سجستانی هست کاه نشاان   « المقالید»(. حکایتی در 121)سجستانی، المقالید الملکوتیه، 

تواند انساان   دهد کسب علم و دانش در سرای آخرت و دنیای برزخ تا چه اندازه می می

 را از مهلکه عذاب نجات دهد:

عنه اندرین معنای   ا، از قول گروهی از دانایان خواجه شهید ابوالحسن نخشبی رضی»

آن نور باریک است و به نفس کل پیوسته اسات، و  ): برزخ( آن است که سرَن زبرین از 

سرَن فرودینش کثیف و ستبر است و اندر فلک پیوسته است. و هر نفسای کاه علمای از    

« ها بیاموزد آن علم مر او را دست باز ندارد که نیست شود، بلکاه او را بااقی کناد    علم

 1(.43)همان، 

هاا ارزانای    عقال و علام بادان   از منظر اسماعیلیان، اهل حقایق از همه غذاهایی کاه  

زنناد.   کنند و اغذیه دیگر را کنار نمای  ها به یک غذا اکتفا نمی کنند  آن دارد تغذیه می می

چینند  های آن میوه می گیرند و از سراسر مزارع و بستان ها از کلّ پهنه دانش کمک می آن

ها تا  . غذای آنگیرند روند چیزهای بیشتری یاد می حال که پیش می و، پیوسته، در همان

سر حدّ امکان متنوع و گوناگون است. بر خلاف بسیاری از عقاید مذهبی زمانه فاطمیان 
                                                        

اسماعیلیه با اندیشه های فلسفی نیز در هم آمیخته بود. به عنوان مثال یکی از موارد اختلاف اسماعیلیان  . عقاید1
را با شیعه اثنی عشری در مسأله امامت این می دانندکه اسماعیلیان بر خلاف امامیه مباحث فلسفی را به حوزه 

 .13بحث امامت کشیدند  نک به: نیشابوری، اثبات الإمامه، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            12 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

17 

کردند،  که از آموزش و انتشار برخی علوم عقلی نظیر فلسفه ممانعت و حتی معارضه می

فاطمیان فراگیری و انتشار علوم مختلف و متنوع از جمله علاوم عقلای را مجااز بلکاه     

 ردند.شم واجب می

 امامان اسماعیلی و علوم

مراتب دستگاه دعوت فاطمی پس از ناطق و اساس، ساومین مقاام را    امام در سلسله

هاای ذاتای، یاک     لحاظ ویژگی داراست. امام و دو مرتبه بالاتر از او )ناطق و اساس( به

تارین   (. درسات 15آمدند )قاضی نعمان، آداب الاتباع الائماه،   انسان عادی به شمار نمی

دیدگاه نزد اسماعیلیه نسبت به هستی و کائنات، نگرشی بود که پیروان ایان ماذهب از   

تاوان عازل و    کردند. از نظر فاطمیان، امام و رهبار را نمای   عصر خود أخذ می امامان هم

بشری، خلیفه و کاارگزار خادا، نایاب و     خلع کرد. او مصون از خطا، دارای دانش فوق

کاه باه    ن به خدا و پیوند میان خدا و مردم اسات. چناان  کارگزار منجی نهایی، راه رسید

)کارون،  « آنکه تعلایم دیاده باشاد    او از اسرار الهی آگاه است بی»تعبیر یکی از شاعران 

دانست. بادون   (. از نظر اسماعیلیان، فقط امام معنای نهایی و حقیقی هر چیز را می350

ح اساماعیلیان در بااب معناای    کس راهی به باطن ندارد، هر چند تبیین و توضای  او هیچ

پذیرفتند که کسای بتواناد    باطنی با فلسفه نزدیکی و همانندی داشت، امّا آنان هرگز نمی

تنهایی و صرفا با اتکّا به عقل و منطق به حقیقت غایی دست یابد. انسان هیچ حکمت  به

یوساته  پ»(. در واقاع  3۶0که از امام دریافات کناد )هماان،     و فضیلتی ندارد به جز آنچه

 (.98)غالب، « امامت چرخ زیرین تمامی تأویلات و فلسفه آن بوده است

پاردازد. اماام    امام اسماعیلی سرچشمه زنده همه علوم است کاه باه کاار تعلایم مای     

ها نیازاز قلمارو    آورد، و مرجعیّت آن مرجعیّت خود را از پیامبر و وصیّ او به دست می

گیرد. علمای   لم الهی به پایین هستند، نشأت میبالاتر نفس، از عالم فرشتگان که ناقل ع

که یک انسان فانین عادی بدان نیاز دارد، تا حادّی، آن چیازی اسات کاه ماا ایناک باه        

کنیم. این علم الزاما تعلیم امام حیّ حاضار را نیاز    صورت خاص از آن به دین تعبیر می

زناد شاامل    اعتباار مای  ها و تعالیم گذشته مُهر تأیید و  که یگانه کسی است که بر نوشته

هاای   (. امامان در واقع ایجاد کننده معرفتند و پیام94شود )واکر، حمیدالدین کرمانی،  می

(. اساماعیلیان  101-103ها حکمت و فلسفه عقلی است )علی بن محمد بان ولیاد،    آن

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            13 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

18 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

 تفسیر و بیان ظاهر و تنزیل قرآن را وظیفه پیامبر )ص(، اما تأویل و ارشاد به باطن آن را

  19دانناد )قاضای نعماان، تأویال الادعائم،       از وظایف اماام وصای و جانشاین او مای    

 (.273و  18۶  ادریس، 71سجستانی، الافتخار، 
خواند، یعنای   می« علم تأییدی»پیامبران دارای یک قسم علم هستند که کرمانی آن را 

کاه وی   است و در مقابل آن، علم دیگری هسات  علمی که از طریق الهام به دست آمده
است )راحه العقل،  نامد، یعنی دانشی که از راه تعلیم حاصل شده می« علم تعلیمی»آن را 
ها در درک نظم، ترتیاب و حرکاات دراز    (. مثال خوبی از علم پیامبران، توانایی آن1۶9

مدّت افلاک سماوی است. علم نجوم از این منظر، علمی پیامبرانه است بدان معناا کاه   
توانناد علام نجاوم را توضایح و      ها می ها هستند  تنها آن ه آن برای انسانپیامبران آورند

(. 18۶تبیین کنند، اگرچه اکنون اشخاص دیگری باه تعلایم آن اشاتغال دارناد )هماان،      
ای بارای   داناد چگوناه باا اباداع طریقاه      دومین جنبه چنین علمی آن است که پیامبر می

توانند با چشم به وضوح ببینناد و   نچه را نمیها را قادر سازد که آ های معمولی آن انسان
تر پیامبر معطوف به این است که چگونه  بفهمند، به تصور درآورند. توجه عمده و جدی

مدُل یا نمونه مؤثری از بهشت و دوزخ بسازد، و این چنان است که کسای بخواهاد در   
، چگوناه جاایی   دهد که دنیایی که بدان قدم خواهد گذاشت زُهدان مادر به جنین نشان 

 (.375-7۶است )همان، 

 دعوت اسماعیلی و علوم

دهناد،   در کیش اسماعیلیه، امانتی که داعیان و امامان به پیروان و نوکیشان خاود مای  

علم است و نوکیش وظیفه دارد که آن را به دیگری بسپارد و منتقل کند. تعلیم و تعلّام،  

مام شخصایت اصالی و قطاب    جوهر و اساس دعوت اسماعیلی است، و داعی پس از ا

یاا  « دعاوت الحاق  »شود. اسماعیلیان مسالک خاویش را    جامعه اسماعیلی محسوب می

(. اماماان، از طریاق داعیاان خاود، علام و      8نامیدند )هالم،  می« دعوت»طور خلاصه  به

دهند  داعیان مبلّغانی هستند که مردم را به پیروی از امام  جا انتشار می حکمت را در همه

کنناد، حکمات تعلایم     کنند و به افرادی که دعوت آنها را اجابت مای  عوت میحقیقی د

هاای   ای از دیادگاه  آمیختگی مبانی دینی با مسائل فلسفی و ارائاه پااره   هم در  1دهند. می

                                                        
المجالس ه عنوان مثال المؤید فی الدین شیرازی که یکی از داعیان اسماعیلی بود مهمترین کتابش تحت عنوان . ب1

 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            14 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

19 

فلسفی به عنوان معارف دینی، نظیر عقول عشره و افلاک هفتگانه و صادر اول، موجاب  

تاوان نهضات اساماعیلیه را نهضاتی      در واقع مای تر شدن عقاید آنها شده است.  پیچیده

های داعیاان اساماعیلی باود     فلسفی و دینی نامید. جمع بین دین و فلسفه یکی از روش

 -(. صرف نظر از علم به موضوعات و مساائل دینای  1۶)ناصرخسرو، جامع الحکمتین، 

همچون قرآن، تفسیر قرآن، احادیاث نباوی و قصاص انبیااا و تأویال اساماعیلی ایان        

المعاارف گوناه داشاته     رود که تقریبا علمی جاامع و دائاره   از داعی انتظار می -ها نوشته

طور یکسان باید از جمله کماالات او باشاد تاا     باشد: منطق، فلسفه، تاریخ و جغرافیا به

بتواند در میان دانشمندان و علمای دیگر به هر بحثی بپردازد، و باه هار حجتای پاساخ     

ناپذیر باشد. داعی اسماعیلی معلوماتش  از فضل و دانش شکستای  گوید و در هر زمینه

محدود به مسائل و علوم اسلامی نظیر فقه، حدیث، تفسیر و تأویل نبود بلکه ساعی در  

شناخت اصول مذاهب گذشته همچون یهودیت، مسیحیت و زردشتیگری داشت )تامر، 

اشاخاص برجساته و   شاد کاه باا     (. داعی آشکارا تشویق مای 2/184تاریخ الاسماعیلیه، 

ویاژه گاروه اخیار     بزرگان شهر و کشور خود، و نیز گزیدگان سیاسی و فکاری آن، باه  

وگو با علما و دانشمندان غیر اسماعیلی وارد شود،  تماس داشته باشد. در بحث و گفت

کرد. حتّای اگار    خورد و پیشرفت می زیرا در این مباحثات علم و دانش داعی صیقل می

تار، از ایان    کارد و از آن مهام   ند بود، این کار او را هوشمندتر مای بالفطره مردی هوشم

یافت. داشتن عطش برای علام و داناش یاک     طریق در فنّ مناظره و مجادله مهارت می

فضیلت است: نادان و جاهل نباید از پرسیدن و سؤال کردن شرم داشاته باشاد و حتّای    

ن اعتراف کند. بااری، بارای داعای    انسان دانا، وقتی از چیزی غافل مانده است، باید بدا

بهتر آن است که پیش از درگیر شدن در مباحثه با دانشمندان مذاهب مختلف، آغاز علم 

و دانش بیندوزد، و در فنّ مناظره و مجادله تعلیم کامل ببیند و مهارت پیدا کند. زیرا اگر 

اجات منطقی او ای عمومی شکست یابد یا ثابت شود که استنت داعی در مباحثه یا مناظره

غلط و نادرست است و از آوردن دلیل و برهان بازماند اعتبار و حیثیات داعای از باین    

(. داعیاان  84-85یاباد )هاالم،    رود و امکان موفقیت و پیروزی دعاوت کااهش مای    می

دادند که با اشخاص معیّنی کاه   تر ترجیح می شدند  بیش ندرت در میان مردم ظاهر می به
                                                                                                                                  

 شامل هشتصد مجلس از مجالس دعوت است که خود وی آن را تدریس کرده است.المؤیدیه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            15 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

20 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

هاا را دربااره    کردند تا کنجکاوی آن وگو بپردازند و سعی می به گفتگزیدند  خود برمی

که شخص به کیش اسماعیلی درآیاد از او بار پوشایده     تعالیم سرّی برانگیزند. قبل از آن

شد. همین که مستجیب با قبول میثاق و خوردن سوگند بر  داشتن اسرار، میثاق گرفته می

کند، داعی حقاایق حکمات اساماعیلی را     گرفت که این امور را رعایت ذمّه خویش می

کرد ممکن بود  کرد. زیرا اگر یکباره این کار را می مرحله به مرحله، بر او القا و تعلیم می

کیش فراتر باشد، و از درک و دریافت آن باز ماند. داعی در این امور  از ظرفیت ذهنی نو

ستی و مبتدی مانند کودک کنیم. زیرا تو مبتدی ه تو را آزمون می»گفت:  به شاگردش می

تار و   تر شد غذاهای مقاوی  دهی، و تنها وقتی بزرگ است: تو نخست به کودک شیر می

 (.2۶)همان، « خورانی تر به او می سفت

داعی در خانه خود برای مستجیبان )گرویدگان به دعاوت( جلساات مانظم تشاکیل     

وزشی و تربیتی داشات. وی  های آم ای بود که نیاز به تبحرّ و مهارت داد و این وظیفه می

بایست دروس و تقریرات خود را درخاور ظرفیات و هاوش و اساتعداد مساتمعان       می

ترتیب دهد. تعداد درس و تعلیم، به دقّت، مطابق ظرفیت و هوش و استعداد و توانایی 

گونه که به طفل نوزاد در ابتدا غذای زیااد   شد  درست همان شاگرد تنظیم و محاسبه می

های مستجیبان پاسخ گوید، امّا این  تا زنده بماند. داعی باید به همه پرسش خورانند نمی

کننده باشاد و از ساطح فهام و هاوش و      نیز باید مطابق با درجه فهم و دریافت پرسش

تر باشد، زیرا هر مؤمنی حق دارد که از همه حقیقت  قدرت دریافت او نه فراتر و نه کم

اسات،   مفاهیمی است کاه در قارآن از آن یااد شاده    آگاهی یابد. داعی که خود امانتدار 

وظیفه دارد آن را تماما و کاملا، به شاگردانش بسپارد، و نباید کاوچکترین جزئای از آن   

(. داعی باید مراتاب  85-8۶را بازگیرد، زیرا چنین کاری خیانت در امانت است )همان، 

ها احترام بگذارد. باید به  آنها قدردانی کند و به  و مدارج اهل علم را بازشناسد، و از آن

تار و   جامه ژنده و ساده آنها، به چشم حقارت ننگارد، زیارا نفاوس ماردان علام منیاع      

اعتنایی شود. هر کس آنها را تحقیر کند در  غرورتر از آن است که متحمل توهین و بی پر

و حقیقت خویشتن را تحقیر کرده است. وقتی مردم ببینند که دانش و دانشمندان عزیاز  

آورناد.   شوند و به تحصیل علام روی مای   محترمند آنها نیز مشتاق و آرزومند دانش می

داعی باید نظارت دائمی بر زیر دستان خود داشته باشاد. بایساتی در مقاامی باشاد کاه      

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            16 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

21 

بتواند پیوسته سفر کند و منظم قلمرو دعوت خود را بازرسای کناد. چیازی کاه بارای      

العاده داشت، دانساتن زباان محلای     آنان، اهمیت فوقنظر از مقام و مرتبه  داعیان، صرف

اسلامی مانناد   ای یا حتّی در یک محیط غیر بود. وقتی داعی مجبور بود که در میان فرقه

بایسات داناش و اطالاع کامال از ماذهب و دیان محال         هند به کار دعوت پردازد، می

ا و مقتضیات محیط و ه طریق بتواند مساعی تبلیغی خود را با ویژگی داشت، تا به این می

(. کاار و وظیفاه مأذوناان و باه ویاژه      84اوضاع و احوال محلی سازگاری دهد )همان، 

هاا باه    آن است که روی کسانی که مذهب متفاوتی دارند کاار کنناد و باا آن    1مکاسران

مباحثه بنشینند تا جایی که از آوردن دلیل و برهان باز مانند. به این ترتیب مذهب پیشین 

تاوان پیاام جدیاد     صورت می شکسته و در سرشان فضایی پاک پدید آید. در این آنها را

ها نقش زد. امّا مکاسر فقط کاار مقادماتی را انجاام     دعوت را در ذهن پاک و صاف آن

دهد. این کار داعی است که چون شاگرد آماده شد، پس از ساه روز روزه، او را باه    می

راند از  نسبت به امامی که در قاهره حکم میکیش اسماعیلی تشرّف دهد و عهد و میثاق 

خواساتند   (. در واقع داعیاان نمای  85او بگیرد، و او را به کتمان سرِّ سوگند دهد )هالم، 

های عقلی و تحقیقات مستدل عقلانی در علم،  فیلسوف شوند، امّا با استفاده از استدلال

 فتند.های فکری خود، خواه و ناخواه به فلسفه گرایش یا در مشغله

 از منظاار تاااریخی حکوماات فاطمیااان همااواره از فعالیاات علمااای علااوم عقلاای در 

 دوسااتی خلفااا و وزرای  کردنااد. دانااش مراکااز علماای و آموزشاای خااود حمایاات ماای

موجب جذب عالمان علوم مختلف به قاهره شده است. فراهم کردن بساترهای   2فاطمی
                                                        

ر داشات.  . در سازمان دعوت فاطمیان هر جزیره تحت نظر و ریاست یک داعی عالی رتبه به ناام حجات قارا   1
حجت را تعدادی از داعیان متابع او دستیاری و کمک می کردند، از جمله داعی البلاغ که ظاهراً راباط پایگااه   
دعوت در هر جزیره و پایگاه مرکزی دعوت در پایتخت فاطمی بود، داعی مطلق و داعی محدود )محصور(. هر 

ن خوانده می شدند. پایین ترین مرتبه رسامی در  یک از این داعیان نیز دستیارانی داشتند که به طور کلی مأذو
این سلسله مراتب مأذونن مکاسر بود که با حذف مأذون، فقط مکاسر خوانده می شد  وظیفه اصلی مکاسر آن 

، «باب»های آنها را به مذاهب قبلی قطع کند )مقاله  بود که نوکیشان یا گروندگان بالقوه آتی را جلب و وابستگی
 (.229، ص عارف بزرگ اسلامیدائره المدفتری، 

. علم دوستی و حمایت خلفا و وزرای فاطمی از عالمان در منابع گوناگون مربوط به عصر فاطمیان آمده است 2
  ابان تغاری   257/۶  ابن الدواداری، 2۶8  قفطی، 549/2، عیون الأنباء فی طبقات الأطباء)نک. ابن أبی أصیبعه، 

 (.119/2  مقریزی، 178/4بردی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            17 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

22 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

هاای   هره یکای دیگار از جلاوه   های علوم عقلی دانشمندان در قاا  برای فعالیت 1مناسب

گرایی خلفا و وزرای فاطمی است. ظهور اندیشمندان علاوم عقلای    دوستی و عقل دانش

(، حمیدالادین  1/375(، ابن یونس )ابان خلکاان،   2/90نظیر ابن هیثم )ابن ابی اصیبعه، 

شیرازی، ابن  الدین  (، مؤیدّ فی1/341و  1/299کرمانی، أحمد بن محمد حاسب )همان، 

(، رشید الدین احمد بن 571(، مظفر بن معرف )همان، 570زربی )ابن ابی اصیبعه، عین 

دهناده   ( و نظایر اینها در چنین بساترهایی نشاان  1/539قاضی، ابن ابی صلت )سیوطی، 

 جایگاه مطلوب علوم گوناگون در مصر دوره فاطمی است.

 گیری نتیجه

راگیاری علام و داناش و    اسماعیلیه بر خلاف بسیاری از دیگار ماذاهب اسالامی، ف   
دانسات. ایان مساأله     آموختن حکمت و علم سایر ادیان و ملل را از جمله واجبات می

شناساانه   یکی از وجوه تمایز اسماعیلیان با سایر ماذاهب اسالامی اسات. نگااه هساتی     
پاردازان آنهاا هماواره ساعی در      اسماعیلیان مستلزم نگاهی جامع و علمی بود که نظریه

علمی بودن آن داشتند. لازمه این نظریه آن بود که داعیان اساماعیلی   رعایت جامعیت و
هاای مختلاف روی آورناد. اماماان      نیز به آموختن علوم، عقاید ادیان و مذاهب و زباان 

های علوم و سازمان دعوت به عنوان سیستم انتقال علاوم   اسماعیلی به عنوان سرچشمه
و داعیان به عناوان عناصار کلیادی ایان     ها به مستجیبان و اسماعیلیان  از این سرچشمه

سیستم نقش بسزایی در توسعه علوم گوناگون در میان اسماعیلیان داشتند. طبیعی است 
که آمیختگی عقاید اسماعیلی با علوم گوناگون موجب جذب عالمان و توسعه نظریاات  

شد. همچنین علاقه خلفای فااطمی، باه عناوان اماماان      های مختلف می علمی در حوزه
ساز رشد و  تأثیرگذار بود. همه این موارد زمینه سماعیلی، به علوم مختلف بر این عرصه ا

شاکوفایی علااوم گوناااگون در دوره فاطمیاان مصاار شااد و عالماان همسااو بااا عقایااد    
تردیاد   مندی مواهب ایشان را به سرزمین مصر کشاند. بی مند از بهره اسماعیلیان یا علاقه

هاای   ها از جمله نشانه الحکمه و کتابخانه دارالعلم، مجالسمؤسسات علمی مانند الازهر، 
 اند.  رونق علمی در این دوره

                                                        
  مجالس الحکمه نیز یکای دیگار از ایان    459/1، المقریزی، الخططتأسیس دارالعلم یکی از این بسترهاست  . 1

 (.487  همچنین نک به: قاضی نعمان، المجالس و المسایرات، 4۶0بسترهاست )همان، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            18 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

23 

 منابع

عیوون الأنبواء فوی    ابن أبی أصیبعه، موفق الدین أبوالعباس أحمد بن القاسم الخزرجی،  ا

 .1299-1300، القاهره: طبقات الأطباء

، الادره المضایه فای اخباار     لغوُررر کنز الدرُرَ و جامع اابن الدواداری، ابوبکر بن عبدا،،  ا

 م.19۶1الدوله الفاطمیه، تحقیق صلاح الدین المنجد، قاهره: المعهد الآلمانی للآثار، 

النجوم الزاهره فی ملوک مصور و  ابن تغری بردی الأتابکی، جمال الدین ابی المحاسن،  ا

 م.193۶، قاهره: وزاره الثقافه و الإرشاد القومی، القاهره

، تصحیح مصطفی غالاب، بیاروت:   العالم و الغلامبن منصورالیمن، ابن حوشب، جعفر ا

 ق.1983/1403نا،  بی

جا: باولاق،   ، بیوفیات الأعیان و انباء الزمانابن خلکان، أبی العباس احمد بن أبی بکر،  ا

 ق.1299

، تحقیق عارف تامر، چاپ دوم، اثبات النبواتابویعقوب سجستانی، اسحاق بن احمد،  ا

 ، بی تا.بیروت: دارالمشرق

، تحقیق مصطفی غالاب، بیاروت: دار   الافتخارابویعقوب سجستانی، اسحاق بن احمد،  ا

 الاندلس، بی تا.

، تحقیاق حساین پونااوالا و    المقالید الملکوتیهابویعقوب سجستانی، اسحاق بن احمد   ا

 ق. 1432اسماعیل قربان، تونس: دار الغرب الاسلامی، 

، بیاروت: المکتاب التجااری، تحقیاق     ینوابیع ال ابویعقوب سجستانی، اسحاق بن احمد  ا

 م.19۶5مصطفی غالب، 

، م 11-13ه.ق/  5-7تواریخ اسوماعیلیان در سوده هوای     استرویوا، لودمیلا ولادیمیروناا،   ا

 ش.1371ترجمه دکتر پروین منزوی، چاپ اول، تهران: نشر اشاره، 

دن: مؤسساه  ، ط الأولای، لنا  تاریخ الإسماعیلیه؛ من المغرب إلوی المشورق  تامر، عارف:  ا

 م.1991الرئیس الکتب و النشر، 

، «سیاست علمی و فرهنگی فاطمیان در مصار »جان احمدی، فاطمه، سالاریه، صفورا:  ا

 ش.1391فصلنامه تاریخ اسلام، ش اول، سال سیزدهم، بهار 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            19 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 

 

24 
 
 
 

ن 
ستا
 تاب
م،
شش
 و 
ت
یس
ره ب
ما
 ش
م،
هفت
ل 
سا

13
9۶

 

         

، تحقیاق مصاطفی غالاب، بیاروت:     زهور المعوانی  ادریس، داعای عمادالادین قرشای:     ا

 م. 1973دارالاندلس: 

، دائره المعارف بزرگ اسالامی، زیار نظار کااظم موساوی      «باب»فرهاد، ذیل دفتری،  ا

 ش.13۶7بجنوردی، تهران: بنیاد دائره المعارف بزرگ اسلامی، 

، ترجماه علیرضاا پلاساید، تهاران: نشار گساترده،       دانش پیروزمندروزنتال، فرانتس،   ا

 ش.1392

ره فی تاریخ مصر حسن المحاضسیوطی، جلال الدین عبدالرحمن بن محمد بن عثمان،  ا

 ق.1418، بیروتریال، و القاهره

، تحقیاق  الداعی ثقه الامام الاسلام، المجوالس المستنصوریه  الشیرازی، المؤید فی الدین   ا

 محمد کامل حسین، قاهره: دارالفکر العربی، دون التاریخ.

، الطبعاه الأولای،   الحیاه الفکریه فوی مصور فوی العصور الفواطمی     عطااا،، خضر أحمد:  ا

 ظبی: دارالفکر العربی، بی تا.أبو

 م.198۶، تحقیق عارف تامر، بیروت: دارالمشرقین، تاج العقائدعلی بن محمد بن ولید،  ا

، قاهره: موسساه الخاانجی،   الحاکم بامرالله و اسرار الدعوه الفاطمیهعنان، محمد عبدا،،  ا

 م.189۶

 ق.141۶س، ، بیروت: دار الاندلالحرکات الباطنیه فی الاسلامغالب، مصطفی:  ا

، تقدیم مصطفی غالب، بیاروت: دار المکتباه الهالال،    آداب الاتباع الائمهقاضی نعمان،  ا

 م.1985

، باه کوشاش یولیاوس لیپارت، لایپزیاک،      تواریخ الحکمواء  قفطی، جمال الدین علی،  ا

 م.1903

، خمس رسائل اسماعیلیه، تحقیق عاارف تاامر،   تحفه المستجیبینکرمانی، حمیدالدین،  ا

 م.195۶لانصاف، سلمیه: دار ا

، تحقیق محمد کامل حسین و محمد مصطفی غالاب،  راحه العقلکرمانی، حمیدالدین،  ا

 م.1952قاهره: دار الفکر العربی، 

 م.19۶0، تحقیق عارف تامر، بیروت: دار الشقافه، الریاضکرمانی، حمیدالدین   ا

اول،  ترجمه مساعود جعفاری، چااپ    تاریخ اندیشه سیاسی در اسلام،کرون، پاتریشیا:  ا

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            20 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


لم
و ع
م 
عل

 
وزه
 آم
در
ی 
وز
آم

 
ن 
میا
فاط
ت 
لاف
 خ
وره
ر د
ی د
عیل
ما
 اس
ای
ه

 

                                                

 

 

25 

 ش.1389تهران: سخن، 

 ش.1371، تهران: نشر زنده زود، چند گفتار در فرهنگ ایرانمسکوب، شاهرخ   ا

، تحقیاق جماال   اتعاظ الحنفاء بأخبار الائموه الفواطمیین الخلفوا   مقریزی، احمد بن علی:  ا

 م.199۶الدین الشیال، قاهره: وزاره الأوقاف، 

، تحقیق خلیل منصاور،  کر الخطط و الآثارالمواعظ و الاعتبار بذمقریزی، احمد بن علی،  ا

 ق.1418بیروت: دارالکتب العلمیه، 

، نسخه خطیه بمکتباه الادکتور محماد کامال     الفترات و القراناتمنصور الیمن، جعفر:  ا

 .2حسین، ورقه 

، به کوشش هنری کربن و محمد معین، جامع الحکمتینناصر خسرو قبادیانی مروزی:  ا

 ش.13۶3تهران: طهوری، 

، تصحیح محمد باذل الارحمن، تهاران: اسااطیر،     زاد المسافرینسرو قبادیانی: ناصر خ ا

 ش.1383

 ش.1384، تهران: اساطیر، وجه دینناصر خسرو:  ا

 ق.1415نا،  ، تحقیق عارف تامر، بیروت: بیتأویل الدعائمنعمان بن محمد،  ا

 م.19۶5، تحقیق آصف فیضی، قاهره: دار المعارف، دعائم الاسلامنعمان بن محمد،  ا

، ویراسته ح. المجالس و المسایراتنعمان، ابن حیون التمیمی المغربی )قاضی نعمان(،  ا

 م.1978نا،  فقی و دیگران، تونس: بی

، تحقیق و تقدیم مصطفی غالب، بیروت: دار اثبات الامامه نیشابوری، احمد بن ابراهیم: ا

 ق. 1413الاندلس، 

، ترجمه فریدون بدره ای، ماعیلیمتفکر و داعی اسواکر، پل. ای: ابویعقوب سجستانی   ا

 ش.1377چاپ اول، تهران: فرزان روز، 

، ترجماه  تفکور اسوماعیلیه در دوره الحواکم بوأمرالله    واکر، پل. ای: حمیدالدین کرمانی   ا

 ش.1379فریدون بدره ای، چاپ اول، تهران: فرزان روز، 

ریادون بادره   ، ترجمه دکتر ففاطمیان و سنت های تعلیمی و علمی آنانهالم، هاینتس:  ا

 ش.1377ای، تهران: فرزان روز، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            21 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html


 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

25
19

72
6.

13
96

.1
.2

6.
1.

3 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 jo

ur
na

l.i
si

hi
st

or
y.

ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.22519726.1396.1.26.1.3
http://journal.isihistory.ir/article-1-410-fa.html
http://www.tcpdf.org

